
19ATELIER 229

COLUMN MYRTHE MEESTER

Vervreemding 
Als je Sartres filosofische 
roman Walging (1938) leest, 
écht leest en meebeleeft, dan 
word je geleidelijk meegezo-
gen in het vervreemdingspro-
ces van hoofdpersoon 

Roquentin. ‘Iets heeft zich behoedzaam in me genesteld, 
stiekem, als een ziekte’, lees je op de eerste pagina. De 
Franse archiefonderzoeker wordt steeds vaker overvallen 
door momenten van ‘walging’, waarop vertrouwde dingen 
er ineens wanstaltig uitzien. ‘Toen de autodidact me van-
morgen in de bibliotheek goedendag kwam zeggen, 
duurde het tien seconden voordat ik hem herkende. Ik zag 
een vreemd gezicht, nauwelijks een gezicht. En dan zijn 
hand die als een dikke, witte worm in de mijne lag.’ 
 
Bij het lezen hiervan zie ik een schilderij van Francis Bacon 
voor me, waarop een mensengezicht is veranderd in een 
golvende, roze-blauwe lap vlees. Dat is dus vervreemding: 
alles in de werkelijkheid verliest zijn vertrouwdheid en 
toont alleen nog zijn vreemde, ondoorgrondelijke buiten-
kant. Mensen zijn niet langer individuen waarmee je een 
betekenisvolle relatie hebt, maar vlezige massa’s die zich 
zinloos in het rond bewegen. De wereld valt uiteen in neu-
trale kleuren, vormen en lijnen, die jij als buitenstaander 
observeert, maar waarmee je je op geen enkele manier 
verbonden voelt. Het veilige ‘vernislaagje’ van menselijke 
betekenissen heeft losgelaten, schrijft Sartre, ‘en er waren 
wanstaltige, weke massa’s overgebleven, chaotisch – en 
naakt, van een angstaanjagende, obscene naaktheid.’ 
 
Sartre beschrijft vervreemding heel beeldend, en het zou 
me niet verbazen als ook de Italiaanse filmmaker  
Michelangelo Antonioni Walging heeft gelezen. 
Antonioni’s existentialistische film L’Eclisse (1962) ademt 
namelijk precies eenzelfde sfeer. Hoofdpersoon Vittoria 
(Monica Vitti) doolt vervreemd door een moderne woon-
wijk in Rome, waar hier en daar nog een achtergebleven 
ruïne staat en een verdwaalde priester of non rondwandelt 
– absurd aandoende restanten van een voorbije wereld. 
 
Hoogtepunt is de gewaagde, filmisch vernieuwende slot-
scène. Vittoria heeft een afspraakje met haar minnaar, 

maar geen van beiden komt opdagen: de camera dwaalt 
minutenlang doelloos rond de afgesproken plek, die pure 
afwezigheid ademt. Je ziet slechts een hek, een zebrapad, 
blokkendoosflats, voorbijgangers met een doffe blik en 
lantaarnpalen die eenzaam de lege lucht in steken. Voor je 
ogen valt de wereld uiteen in losse, betekenisloze brokken, 
als een aaneenschakeling van abstracte schilderijen. Zelfs 
de atonale achtergrondmuziek is abstract: een reeks wille-
keurige tonen zonder herkenbare melodie. 
 
Toen ik de beklemmende scène laatst terugzag (gratis op 
Vimeo, vindbaar als je ‘L’Eclisse final scene’ googelt), 
besefte ik: vervreemding is in de kern abstractie. Het 
woord abstractie komt van het Latijnse ‘abstrahere’, wat 
‘weglaten’ betekent. Antonioni’s slotscène is zo revolutio-
nair omdat hij alles achterwege laat: verhaallijn, hoofdper-
sonen, en daarmee samenhang en betekenis. Er resteren 
slechts losse alledaagse dingen, die unheimlich overkomen 
omdat ze in willekeurige volgorde worden getoond, uitge-
sneden in vreemde, onverwachte kaders. 
 
In het gewone leven is vervreemding heel benauwend 
– misschien is het wel de stemming die bij een depressie 
hoort. Maar als kunstenaar kun je met een vleugje ver-
vreemding je voordeel doen: van boeken zoals Walging en 
films zoals L’Eclisse kun je leren om naar de wereld te kijken 
als één groot abstract schilderij. Of je nu door een woon-
wijk wandelt of je eigen lijf als een vreemd golvend land-
schap bekijkt, zoals Joan Semmel in haar half-abstracte 
lichaamsschilderijen, overal geldt: als je de herkenbaarheid 
der dingen even tussen haakjes zet, dienen zich non-stop 
interessante, onverwachte composities aan. 
 
 

Screenshots uit slotscène L’Eclisse van Michelangelo Antonioni


