ESSAY

DE UITWEG VAN
DE DOOD

Praten over zelfmoord gaat meestal met een
ongemakkelijk gevoel gepaard. Het 1s immers
een daad waaruit een wrange boodschap aan
het adres van de levenden spreekt: misschien 1s
hetleven niet (alt1jd) de moeite waard. Dit essay
vormt een aanvulling op het themanummer
van De Psycholoog uit mei 2018, gewijd aan het
(zelfverkozen) levenseinde. Myrthe Meester

ie zich defensief
opstelt tegenover
suicide, neemt het
verwoed op voor
hetleven. Dat een
zelfmoordenaar
dood wilde, moet een vergissing
zijn geweest. ‘Hoe heeft het zo
ver kunnen komen? Hebben
omstanders wel voldoende gedaan
om hem of haar binnenboord te
houden? Hier wordt met klem de
nadruk op het slachtofferschap van
de zelfmoordenaar gelegd, die
natuurlijk tevens dader was.
Maar daderschap veronderstelt
toerekeningsvatbaarheid, terwijl

de gedachte datiemand slechts
slachtoffer was, de prangende
existentiéle vragen in slaap sust:
de overledene was geestesziek en
heeft niet uit vrije wil gehandeld.
Hij is gedood door iets anders dan
zichzelf. Van een echte aanklacht
aan het adres van het leven is dus
geen sprake. Er is gewoon iets
misgegaan, wat - indien in een
vroeger stadium gesignaleerd

- gemakkelijk had kunnen worden
verholpen. Wantiedereen die nog
niet te oud en afgetakeld is, kan in
principe van de waarde van het
leven worden overtuigd, als we
daar met elkaar maar hard genoeg

ons best voor doen.

Behalve de angst voor
bestaansvragen vormt ook de
angst om (mede)schuldig te zijn
een reden waarom de defensieve
benadering van suicide zo
gangbaar is. Kranten verzwijgen
principieel de toegepaste methode
van (bekende) zelfmoordenaars,
uit vrees voor copycat-gedrag. In
het dagelijks leven bezorgen
gesprekken over (het verlangen
naar) de dood ons meestal een
ongemakkelijk gevoel, omdat ze
ons aan een reusachtige verant-
woordelijkheid herinneren:
hebben we immers niet de plicht



DE PSYCHOLOOG / APRIL 2019 29

DE UITWEG VAN DE DOOD

behandelt twee gangbare benaderingswijzen van
suicide, de een defensief, de ander begrijpend.
Waarom z1jn onze media zo bang om over
zelfmoord te berichten, en gaan veel mensen
gesprekken over de dood en zelfmoord het liefst
uit de weg? Kleven er misschien ook voordelen
aan het bewuste besef van de altijd aanwezige
mogelijjkheid van de dood?

om elkaar binnenboord te houden?
Stel je eens voor dat een toekom-
stige zelfmoordenaar bij mij zijn
hart heeft gelucht, en vervolgens
zijn daad - ondanks mijn
sputterende woorden en tegen-
argumenten - toch voltrekt. Zal ik
dan niet voor altijd rond blijven
lopen met de vraag of ik wel
adequaat gereageerd heb? Laat
diegene het onderwerp liever met
een therapeut bespreken, en niet
met mij, want mijn reactie is nooit
goed genoeg: verzet ik me tegen
zijn doodsboodschap, dan zal hij
zich onbegrepen voelen, maar ga
ik in zijn doodsgedachten mee,

dan heb ik hem misschien wel
aangemoedigd.

BEGRIPVOLLE
BENADERING

Wie zich verregaand in een
zelfmoordenaar durft in te leven,
ziet diegene niet als slachtoffer,
maar als dader. Door zich te
verplaatsen in iemand die de dood
als een even reéle optie als het
leven zag, stelt hij zich bovendien
bloot aan de vraag in hoeverre het
leven eigenlijk de moeite waard is.
‘Er bestaat maar één werkelijk
ernstig filosofisch probleem: de
zelfmoord, aldus de existen-

tialistische filosoof Albert Camus.
‘Oordelen of het leven wel of niet
de moeite waard is geleefd te
worden, is antwoord geven op de
fundamentele vraag van de
filosofie. Al het andere - of de
wereld drie dimensies, de geest
negen of twaalf categorieén heeft
- komt pas daarna. Dat is maar
spel; eerst moet men antwoord
geven.

1 Albert Camus (1967). De mythe van
Sisyfus. Amsterdam: De Bezige Bij.
Citaat p. 9.



Wie zich defensief opstelt tegenover
sulcide, neemt het verwoed op

voor het leven

Niet alleen voor filosofen is de
vraag naar de zin van het leven
prangend. Persoonlijk geloof ik dat
iedere volwassene weleens met de
gedachte heeft gespeeld om ‘eruit’
te stappen. Dat kan in een bui van
wanhoop of razernij zijn geweest:
‘Tk wil eindelijk rust, ik ben er
klaar mee. Of: ‘Dan weten ze maar
eens hoe zwaar ik het heb’ of ‘hoe
slecht ze me hebben behandeld.’ Bjj
het menszijn hoort: weten dat
voortleven niet de enige optie is,
dat de mogelijkheid van de dood
op iedere straathoek en bij ieder
kruispunt sluimert - als iets wat
ons onvrijwillig kan overkomen,
maar ook als iets waartoe we zelf
zouden kunnen beslissen.

Volgens Camus is het een
heldhaftige aangelegenheid om dit
sluimerende besef van de
mogelijkheid van de dood te
cultiveren. Zijn ‘absurde held’ is
iemand die de gedachte aan de
dood nooit definitief in slaap heeft
gesust. Hierin onderscheidt hij
zich van de meerderheid van de
mensheid, die weg zou vluchten in
comfortabele ontkenning of
vergetelheid.

EEN UITNODIGING

TOT LEVEN

Maar is het werkelijk zo heldhaftig
om je met de zelfmoordenaar
teidentificeren? Misschien is
hetbesef dat we de benarde
situatie van ons leven op ieder

gewenst moment definitief
kunnen ontvluchten, voor
sommige mensen juist wel heel
geruststellend. Zoals het UWV
een vangnet vormt voor wie zich
in maatschappelijk opzicht niet
weet te redden, zo relativeert

de mogelijkheid van de dood de
zwaarte van hetleven: ‘Als het
échtniet meer gaat, is er altijd een
uitweg mogelijk. En aangezien die
uitweg niet wegloopt (dood kun je
altijd nog) en, in tegenstelling tot
hetleven, eeuwigdurend is, kan
een doodsfantasie in moeilijke
periodes juist een aansporing zijn
om het toch nog even in het leven
te proberen. Een leven waar je
bewust en in alle vrijheid opnieuw
voor kiest, omdat je weet dat er
altijd ook een andere optie open
staat.

In een dergelijke situatie kan
een gesprek over de dood zich
voordoen als iets heel intiems.
Want wie zelf weleens over de
dood nadenkt, zal het

doodsverlangen van een ander niet

snel reduceren tot een vergissing
of het symptoom van een
geestesziekte. Hij luistert
daarentegen respectvol en laat de
vertwijfelde ander volwaardig
mens zijn, iemand die - evenals
hijzelf - balanceert op de grens
tussen leven en dood. Twee
mensen die elkaar ontmoeten op
die grens, heffen misschien de
eenzaamheid van het menszijn

wel tijdelijk op. En bereiken
daarmee wat de doodsvermijders
en -ontkenners zo krampachtig -
maar tevergeefs - nastreefden: dat
hetleven oplichtin zijn
wonderlijke, fragiele en
beeldschone levenswaardigheid.
Tenminste een moment lang.

OVER DE AUTEUR

Myrthe Meester is filosofe en
literatuurwetenschapper,
gespecialiseerd in zingevingsvragen.
De afgelopen jaren heeft zij in

de ouderenzorg gewerkt. Zij heeft
een weblog met existentiéle
bespiegelingen: myrthemeester.com.



