Schopenhauer versus Nietzsche

DE FUNDAMENTEN VAN
MUZIKAAL GENOT

“Zonder muziek zou het leven een vergissing zijn’, zo luidt een beroemde uitspraak van Friedrich
Nietzsche. Evenals zijn leermeester Arthur Schopenhauer kent hij de muziek een belangrijke plaats
toe binnen zijn filosofie. Maar als het om de rol van de hartstochten en het lichaam gaat, lopen de
visies van Schopenhauer en Nietzsche radicaal uiteen. Is muzikaal genot verheven, kalm en
cerebraal, of juist primitief en lichamelijk, zelfs erotisch?

Tekst: MYRTHE MEESTER

v
z
S
=
=
S
o
=
=
o
=
~
=
5
=
=
=S
prr
=
=
2
<

Arthur Schopenhauer, portret door Ludwig
Sigismund Rubl, 1815

MUZIEK ALS VLUCHT IN HOGERE SFEREN

Arthur Schopenhauer (1788-1860) was pas 26 jaar toen hjj zijn
belangrijkste filosofische werk publiceerde, De wereld als wil en
voorstelling. Als lezer ben je getuige van de persoonlijke zoek-
tocht van een romantische, fijngevoelige jongeman, die kampt
met moeilijk beheersbare hartstochten en onbegrip vanuit zijn
omgeving. Op het hoogtepunt van het boek heft hij een lyrische
lofzang op de kunsten aan, waarvan muziek de allerhoogste vorm
zou zijn. Muziek beeldt namelijk geen concrete objecten of

76 Luister » januari-februari 2019

SNOWWOD VIQIWINIM/IZLTNHIS :I-‘IOCIV‘/\VJ.SHS :0104

Friedrich Nietzsche, 1882

gebeurtenissen af, maar biedt ons — vanwege haar hoge abstrac-
tiegehalte — uitzicht op de wereld als geheel. Daarbij vertegen-
woordigt de bas de logge, levenloze natuur, zijn de midden-
stemmen vergelijkbaar met het planten- en dierenrijk en komt de
melodie, die het geheel leidt en samenhang verleent, overeen met
de hoogst ontwikkelde bestaansvorm, de mens.

Muziek is zo bevrijdend, omdat ze ons tijdelijk verlost van ons
benauwde, individuele leven, waarin we volgens Schopenhauer
onophoudelijk heen en weer geslingerd worden tussen leed en



Anselm Kiefer, Am
Anfang, 2008.
Schopenhauer:
Muziek als ladder
om uit te stijgen
boven de woelige
levenszee

verveling. Wie ingespannen naar een muziekstuk luistert,
bevindt zich voor even op een metaniveau boven de werkelijk-
heid, waarvan hij een filosofische toeschouwer en niet langer een
deelnemer is. Zelfs onze meest hardnekkige hartstochten komen
tijdens het luisteren tot rust; we lijden en hunkeren niet langer
zelf, maar zijn getuige van de esthetisch vormgegeven zielsbewe-
gingen die in de muziek tot uitdrukking worden gebracht.
Daarbij gaat het niet om concrete, met bepaalde levenssituaties
samenhangende gevoelens, maar om emoties in abstracto: ‘niet
deze of gene vreugde, droefenis, pijn, ontzetting, vrolijkheid of
gemoedsrust’ wordt in een muziekstuk vertolkt, maar “de
vreugde als zodanig, de droefenis, de pijn, de ontzetting, de
vrolijkheid, de gemoedsrust”.

Schopenhauer omschrijft de kalmerende, verheffende werking
van muziek in termen van troost en verlossing, en betreurt dat
het onmogelijk is om als mens permanent in de hogere sferen van

Muziek is zo

bevrijdend, omdat ze

ons verlost van ons
benauwde leven

de muziek te vertoeven. “Wat we het mooiste

deel en het zuiverste genoegen van het leven
zouden kunnen noemen, is slechts weinigen
gegund en ook dan nog alleen maar bij wijze
van een voorbijgaande droom.”

MUZIEK ALS VIERING VAN HET LEVEN

Toen Friedrich Nietzsche (1844-1900) al op
24-jarige leeftijd tot hoogleraar in Bazel werd
benoemd, was de jonge filosoof een enthou-
siast volgeling van Schopenhauer. Bovendien
zag hij in de charismatische Richard Wagner,
met wie hij enkele jaren innig bevriend was,
de hoogste verwezenlijking van het schopen-
haueriaanse muzikale ideaal. Ook voor
Wagner draaide muziek om verlossing; de
personages in zijn opera’s verlangen er harts-
tochtelijk naar om van hun individualiteit
bevrijd te worden en eeuwige rust te
verwerven, bijvoorbeeld via de beroemde
Liebestod uit Tristan und Isolde. Maar toen
Nietzsche getuige was van het grootse spek-
takel tijdens de Bayreuther Festspiele, begon
‘de decadentie’ van Wagner hem steeds meer
tegen te staan. Ook kreeg hij, naarmate hij
zijn vitalistische theorie van de wil tot macht
verder ontwikkelde, steeds sterker de indruk
dat de filosofie van Schopenhauer en Wagner
in feite voortkomt uit levensangst, zelfs
levenshaat. “Ze wijzen het leven af, ze spreken
er kwaad van; daarin zijn ze mijn antipoden.” »

januari-februari 2019 «« Luister 77

940" IIM-3 :9NIAT3II94V



=
S
w}
=
o
o
Pl
I
IS}
=
@
a
o
o
=
1%
<
o
o
o
o}
s}
=
@
5
=
o
s

Tevens merkt Nietzsche op “dat die
eigenaardige zoete volheid die de estheti-
sche toestand eigen is, juist in het ingre-
diént ‘zinnelijkheid” haar oorsprong heeft
(zoals uit dezelfde bron ook het ‘idea-
lisme’ van huwbare meisjes voortkomt)

— dat de zinnelijkheid dus niet opgeheven
wordt als de esthetische toestand intreedt,
zoals Schopenhauer gelooft, maar zich
slechts transfigureert en niet meer als
seksuele prikkel in het bewustzijn treedt.”
Hiermee toont Nietzsche zich een voor-
loper van de psychoanalyse van Sigmund
Freud, die kunst ook als een sublimatie
van seksuele driften interpreteerde.
Indien zinnelijkheid zo'n belangrijk
ingrediént van ons esthetische genot
vormt, waarom zouden we dan niet open-
lijk toegeven dat het ons lichaam is dat
van muziek geniet, en niet slechts onze
geest? Nietzsche pleit dan ook voor een
esthetica die niet haar toevlucht neemt tot
metafysica, maar die in feite een kwestie
is van ‘toegepaste fysiologie’. Wat goede
muziek is, moeten we niet beoordelen via
ingewikkelde filosofische of musicologi-
sche analyses, maar door middel van
vragen als de volgende: “Wat wil dat hele
lijf van mij nu eigenlijk van de muziek?”
Wanneer we muziek niet langer
gebruiken als een vlucht uit het bestaan,
maar juist als een intensivering van het
leven, ontwikkelen we volgens Nietzsche
een voorkeur voor een heel ander soort
muziek. Terwijl Schopenhauer van de
plechtige symfonieén van Beethoven
genoot, en Wagner ‘zware’ muziek
componeerde die de luisteraar overwel-

78 Luister » januari-februari 2019

digt en hypnotiseert, schrijft Nietzsche dat zijn lichaam houdt
van “de montere, dweperige, tedere, amoureuze geest van
Mozart” en “de zuidelijke, gebruinde, verbrande sensibiliteit van
Bizet”. Van feestelijke muziek die het leven viert, van sierlijke
muziek om op te dansen, muziek die “alle animale functies door
lichte, drieste, uitbundige, zelfverzekerde ritmes” doet
versnellen, “alsof het ijzeren, het loden leven door gouden,
tedere, olieachtige melodieén van zijn zwaarte wordt ontdaan”.
“Mijn zwaarmoedigheid wil in de schuilplaatsen van de
volmaaktheid uitrusten”, besluit Nietzsche, “dddrvoor heb ik
muziek nodig.”

LIEFDE VOOR MUZIEK

“Uitrusten in de schuilplaatsen van de volmaaktheid”, dat klinkt
plotseling toch weer behoorlijk metafysisch en schopenhaueri-
aans. Misschien hoeven beide muziekfilosofieén elkaar in de
praktijk niet uit te sluiten, maar doen ze samen recht aan het feit
dat er allerlei soorten muziek bestaan, die de meest uiteenlo-
pende toestanden in ons op kunnen roepen, van bezinning tot
extase, van catharsis tot levensmoed. Terwijl de ene compositie
ons opzweept en een sterk beroep doet op het lichaam, nodigt
een ander muziekstuk ons juist uit om te verstillen, in onszelf te
keren en het leven als geheel te overzien. Misschien hebben we
Schopenhauer en Nietzsche beiden nodig om onze liefde voor
muziek te kunnen duiden, een liefde die nooit stilstaat, maar zich
altijd blijft ontwikkelen, een leven lang. «

BRONNEN

» Arthur Schopenhauer, De wereld als wil en voorstelling
(Amsterdam: Wereldbibliotheek, 2012).

» Friedrich Nietzsche, De genealogie van de moraal
(Amsterdam: De Arbeiderspers, 2010).

» Friedrich Nietzsche, Nietzsche contra Wagner (Amsterdam:
De Arbeiderspers, 1994).



