
MUZIEK ALS VLUCHT IN HOGERE SFEREN
Arthur Schopenhauer (1788-1860) was pas 26 jaar toen hij zijn 
belangrijkste filosofische werk publiceerde, De wereld als wil en 
voorstelling. Als lezer ben je getuige van de persoonlijke zoek-
tocht van een romantische, fijngevoelige jongeman, die kampt 
met moeilijk beheersbare hartstochten en onbegrip vanuit zijn 
omgeving. Op het hoogtepunt van het boek heft hij een lyrische 
lofzang op de kunsten aan, waarvan muziek de allerhoogste vorm 
zou zijn. Muziek beeldt namelijk geen concrete objecten of 

gebeurtenissen af, maar biedt ons – vanwege haar hoge abstrac-
tiegehalte – uitzicht op de wereld als geheel. Daarbij vertegen-
woordigt de bas de logge, levenloze natuur, zijn de midden-
stemmen vergelijkbaar met het planten- en dierenrijk en komt de 
melodie, die het geheel leidt en samenhang verleent, overeen met 
de hoogst ontwikkelde bestaansvorm, de mens.
Muziek is zo bevrijdend, omdat ze ons tijdelijk verlost van ons 
benauwde, individuele leven, waarin we volgens Schopenhauer 
onophoudelijk heen en weer geslingerd worden tussen leed en 

Schopenhauer versus Nietzsche 

DE FUNDAMENTEN VAN 
MUZIKAAL GENOT

“Zonder muziek zou het leven een vergissing zijn”, zo luidt een beroemde uitspraak van Friedrich 
Nietzsche. Evenals zijn leermeester Arthur Schopenhauer kent hij de muziek een belangrijke plaats 
toe binnen zijn filosofie. Maar als het om de rol van de hartstochten en het lichaam gaat, lopen de 

visies van Schopenhauer en Nietzsche radicaal uiteen. Is muzikaal genot verheven, kalm en 
cerebraal, of juist primitief en lichamelijk, zelfs erotisch?

Tekst: MYRTHE MEESTER

A
FB

EE
LD

IN
G

: 
W

IK
IM

ED
IA

 C
O

M
M

O
N

S

FO
TO

: G
U

STAV
-A

D
O

LF SCH
U

LTZE/W
IK

IM
ED

IA CO
M

M
O

N
S

Arthur Schopenhauer, portret door Ludwig 
Sigismund Ruhl, 1815

Friedrich Nietzsche, 1882

76   › › ›  j a nua r i-febr ua r i  2 019



verveling. Wie ingespannen naar een muziekstuk luistert, 
bevindt zich voor even op een metaniveau boven de werkelijk-
heid, waarvan hij een filosofische toeschouwer en niet langer een 
deelnemer is. Zelfs onze meest hardnekkige hartstochten komen 
tijdens het luisteren tot rust; we lijden en hunkeren niet langer 
zelf, maar zijn getuige van de esthetisch vormgegeven zielsbewe-
gingen die in de muziek tot uitdrukking worden gebracht. 
Daarbij gaat het niet om concrete, met bepaalde levenssituaties 
samenhangende gevoelens, maar om emoties in abstracto: ‘niet 
deze of gene vreugde, droefenis, pijn, ontzetting, vrolijkheid of 
gemoedsrust’ wordt in een muziekstuk vertolkt, maar “de 
vreugde als zodanig, de droefenis, de pijn, de ontzetting, de 
vrolijkheid, de gemoedsrust”.
Schopenhauer omschrijft de kalmerende, verheffende werking 
van muziek in termen van troost en verlossing, en betreurt dat 
het onmogelijk is om als mens permanent in de hogere sferen van 

de muziek te vertoeven. “Wat we het mooiste 
deel en het zuiverste genoegen van het leven 
zouden kunnen noemen, is slechts weinigen 
gegund en ook dan nog alleen maar bij wijze 
van een voorbijgaande droom.”

MUZIEK ALS VIERING VAN HET LEVEN
Toen Friedrich Nietzsche (1844-1900) al op 
24-jarige leeftijd tot hoogleraar in Bazel werd 
benoemd, was de jonge filosoof een enthou-
siast volgeling van Schopenhauer. Bovendien 
zag hij in de charismatische Richard Wagner, 
met wie hij enkele jaren innig bevriend was, 
de hoogste verwezenlijking van het schopen-
haueriaanse muzikale ideaal. Ook voor 
Wagner draaide muziek om verlossing; de 
personages in zijn opera’s verlangen er harts-
tochtelijk naar om van hun individualiteit 
bevrijd te worden en eeuwige rust te 
verwerven, bijvoorbeeld via de beroemde 
Liebestod uit Tristan und Isolde. Maar toen 
Nietzsche getuige was van het grootse spek-
takel tijdens de Bayreuther Festspiele, begon 
‘de decadentie’ van Wagner hem steeds meer 
tegen te staan. Ook kreeg hij, naarmate hij 
zijn vitalistische theorie van de wil tot macht 
verder ontwikkelde, steeds sterker de indruk 
dat de filosofie van Schopenhauer en Wagner 
in feite voortkomt uit levensangst, zelfs 
levenshaat. “Ze wijzen het leven af, ze spreken 
er kwaad van; daarin zijn ze mijn antipoden.”

Muziek is zo 
bevrijdend, omdat ze 

ons verlost van ons 
benauwde leven

Anselm Kiefer, Am 
Anfang, 2008. 
Schopenhauer: 

Muziek als ladder 
om uit te stijgen 

boven de woelige 
levenszee

››

A
FB

EELD
IN

G
: E-W

IK
I.O

R
G

j a nua r i-febr ua r i  2 019 ‹ ‹ ‹    77  



Tevens merkt Nietzsche op “dat die 
eigenaardige zoete volheid die de estheti-
sche toestand eigen is, juist in het ingre-
diënt ‘zinnelijkheid’ haar oorsprong heeft 
(zoals uit dezelfde bron ook het ‘idea-
lisme’ van huwbare meisjes voortkomt) 
– dat de zinnelijkheid dus niet opgeheven 
wordt als de esthetische toestand intreedt, 
zoals Schopenhauer gelooft, maar zich 
slechts transfigureert en niet meer als 
seksuele prikkel in het bewustzijn treedt.” 
Hiermee toont Nietzsche zich een voor-
loper van de psychoanalyse van Sigmund 
Freud, die kunst ook als een sublimatie 
van seksuele driften interpreteerde. 
Indien zinnelijkheid zo’n belangrijk 
ingrediënt van ons esthetische genot 
vormt, waarom zouden we dan niet open-
lijk toegeven dat het ons lichaam is dat 
van muziek geniet, en niet slechts onze 
geest? Nietzsche pleit dan ook voor een 
esthetica die niet haar toevlucht neemt tot 
metafysica, maar die in feite een kwestie 
is van ‘toegepaste fysiologie’. Wat goede 
muziek is, moeten we niet beoordelen via 
ingewikkelde filosofische of musicologi-
sche analyses, maar door middel van 
vragen als de volgende: “Wat wil dat hele 
lijf van mij nu eigenlijk van de muziek?”
Wanneer we muziek niet langer 
gebruiken als een vlucht uit het bestaan, 
maar juist als een intensivering van het 
leven, ontwikkelen we volgens Nietzsche 
een voorkeur voor een heel ander soort 
muziek. Terwijl Schopenhauer van de 
plechtige symfonieën van Beethoven 
genoot, en Wagner ‘zware’ muziek 
componeerde die de luisteraar overwel-

digt en hypnotiseert, schrijft Nietzsche dat zijn lichaam houdt 
van “de montere, dweperige, tedere, amoureuze geest van 
Mozart” en “de zuidelijke, gebruinde, verbrande sensibiliteit van 
Bizet”. Van feestelijke muziek die het leven viert, van sierlijke 
muziek om op te dansen, muziek die “alle animale functies door 
lichte, drieste, uitbundige, zelfverzekerde ritmes” doet 
versnellen, “alsof het ijzeren, het loden leven door gouden, 
tedere, olieachtige melodieën van zijn zwaarte wordt ontdaan”. 
“Mijn zwaarmoedigheid wil in de schuilplaatsen van de 
volmaaktheid uitrusten”, besluit Nietzsche, “dáárvoor heb ik 
muziek nodig.”

LIEFDE VOOR MUZIEK
“Uitrusten in de schuilplaatsen van de volmaaktheid”, dat klinkt 
plotseling toch weer behoorlijk metafysisch en schopenhaueri-
aans. Misschien hoeven beide muziekfilosofieën elkaar in de 
praktijk niet uit te sluiten, maar doen ze samen recht aan het feit 
dat er allerlei soorten muziek bestaan, die de meest uiteenlo-
pende toestanden in ons op kunnen roepen, van bezinning tot 
extase, van catharsis tot levensmoed. Terwijl de ene compositie 
ons opzweept en een sterk beroep doet op het lichaam, nodigt 
een ander muziekstuk ons juist uit om te verstillen, in onszelf te 
keren en het leven als geheel te overzien. Misschien hebben we 
Schopenhauer en Nietzsche beiden nodig om onze liefde voor 
muziek te kunnen duiden, een liefde die nooit stilstaat, maar zich 
altijd blijft ontwikkelen, een leven lang. ‹‹

BRONNEN
›› �Arthur Schopenhauer, De wereld als wil en voorstelling 

(Amsterdam: Wereldbibliotheek, 2012).
›› �Friedrich Nietzsche, De genealogie van de moraal 

(Amsterdam: De Arbeiderspers, 2010).
›› �Friedrich Nietzsche, Nietzsche contra Wagner (Amsterdam: 

De Arbeiderspers, 1994).

Pablo Picasso, Joie de vivre, 1946. Nietzsche: Muziek als viering van het leven en uitnodiging tot dansen

FO
TO

: 
B

LO
G

D
O

C
A

ST
O

R
P.

B
LO

G
SP

O
T.

CO
M

78   › › ›  j a nua r i-febr ua r i  2 019


